

ඊ පුවත්පත

සමස්ත ලංකා බෞද්ධ මහා සම්මේලනය

ශීු බුද්ධ වර්ෂ 2565 දූරුතු මස 17 වන සදූදා දින

සමස්ත ලංකා බෞද්ධ මහා සම්මේලනයේ 102 වන සැමරුමට සමගාමීව දෙසැම්බර් 20 වන දින සම්මේලනයේ ආදි කර්තෘන් සහ ශාසන විරුවන් සිහිකර මහා සංඝරත්නය උදෙසා පැවැත්වූ හීල් දානමය පිංකම.



සමස්ත ලංකා බෞද්ධ මහා සම්මේලනයේ 102 වන සංවත්සරය වෙනුවෙන් ආරම්භ කල ශිෂෘත්ව 500 වැඩසටහනේ පළමු ශිෂෘත්ව 102 පසුගිය දෙසැම්බර් මස 19 වන දින පිරිනමනු ලැබූ අවස්ථාව.







### ආලෝකයෙන් ආලෝකයට යන බෞද්ධාලෝකය ඊ පුවත්පත

ඉෂාන් එදිරිසූරිය මහතා

"ආරභත, නික්ඛමත, යුඤ්ජථ" බුද්ධසාසනේ සම්යක්පුධත්වීර්යය අරඔන්න, නික්මෙන්න බුදුසසුන් පිළිවෙතෙහි යෙදෙන්න කටයුතු කරන්න නෙ බොදුසමුළුවේ ආදර්ෂ පාඨයයි.

කොවිඩ් 19 වසංගතය වසර දෙකක් පුරාවට අපගේ ජන ජීවිතය අවුල් කරමින් අපව පීඩාවට පත් කරනු ලැබුවද බුදුදහමේ ඉගැන්වෙන ධර්මථාවන් මැනවින් පසක් කරලීමටසමත් වී ඇත.

සාසන සුරක්ෂාවේ බොදු දිවිසැරිය බොදුසමුළු අපගේ තේමාපාඨය හා අපගේ කියා කලාපය සමග හොඳින් බද්ධ වී පවත්නේමය. ආපදාවකදී අප කටයුතු කළයුතු හැමාකාරයෙන්ම අනෙකා වෙනුවෙන් කැපවී කියාකිරීම හා කිසිදු ලාභ සත්කාරයක් අරමුණු නොකර සම්බුද්ධ සාසනයත් රටත් ජනතාවත් ආරක්ෂාකර ගැනුමට හැකි හැමාකාරයෙන් අපි පෙළගැසී කටයුතු කලෙමු.

වසංගතයට ඉඩදී බලා නොසිට අභියෝගයට මුහුණ දෙමින් අනුවර්ථනය වෙමින් අපගේ කටයුතු වෙනත් මුහුණුවරකින් සිදුකිරීමට අප කටයුතු කලේ චිබැවිනි.

### **මෞද්ධාලෝකය**

පුවත්පත් සඟරාව පල කිරීම සුදුසු වටපිටාවක් සිට මානිපායි මාර්ගයේ නොවූ කාලයේ එය නවතා නොදමා එය කිලෝමීටර 10ක් පමණ ගමන් කප ඊ පුවත්පතක් ලෙස ඔබවෙත මෙසේ පල කර මේ පුරාවිදනා භූමියට දැක ගැනීමට සිටීමට අප කටයුතු කළෙමු. එයට ලැබෙන පුළුවන්. මෙය පුධාන මාර්ගය අද පුතිචාර අදහස් යෝජනා අප මෛති සිතේ පිහිටා ඇත. චුන්නාකම් නගරයට කියුතුව බාර ගනිමු. මීටර පහක් දුරින් නිරිත දිගට වන්න කළරුගෙනවා. තිබෙනවා

වසංගතය ඉක්මනින් අවසන් වේවා යැයි පාර්ථනා කරමු. එහෙත් අප අපගේ වගකීම මෙසේ දිගටම සිදුකිරීමට ඊ පුවත් පත වැඩිදෙනා අතර පුචාරනයට සුදුසු හොඳම මාධෳක් බැවින් වඩාත් සාරවත් ආකාරයට තවදුරටත් ඔබවෙත තිළින කරන්නෙමු.

### **|||**| මොද්බාලෝකය

#### සමස්ත ලංකා බෞද්ධ මහා සම්මේලනය

අංක **380. බෞද්ධාලෝක මාවත. කොළඹ 7. දුරකථනය** ( 0112691695 / 011 2688517 / 011 2667017)

> ලැක්ස් ( 011 2688517) web : www.acbc.lk E-mail : acbc380@gmail.com

### **ගාපන** පුදේශය

පාග් ඓතිහාසික යුගයේ සිටම මානව ජනාවාසයකි. එයිනුදු කන්තරෝදය යනුවෙන් වර්ථමානයේ හැඳින්වෙන පුදේශය හඳුනාගෙන ඇත්තේ ලංකාවේ හතරවන මානව ජනාවාසය ලෙසයි. එමෙන්ම එය වර්ථමාන යාපනය පුදේශයේ වැදගත්ම පුරාවිදන භුමියයි. මෙම පුදේශය බුදුරජාණන්වහන්සේ දෙවන වර ලංකාවට වැඩමකරන ලද පුදේශය බවට හඳුනාගෙන ඇති. ශී් ලංකාවේ බෞද්ධ සංස්කෘතිය අනුරාධපුරය කේන්දු කරගනිමින් නැවත පැතිර යද්දී යාපනයේද බෞද්ධ සංස්කෘතික පිබිදීමක් නැවත ඇතිවු බව පෙනේ. අනුරාධපුරයට ඉන්දියාවේ සිට ශී මහා බෝධි අංකුරය වැඩමවනු ලැබුවේ යාපනය අර්ධද්වීපය හරහා වීම ඊට කදිම නිදසුනකි. යාපනය නගරය පසුකර චුන්නාකම් සිට කඳුරුගොඩ බලා යන ඔබට තල්වතු පිරුණු බිම් පෙදෙස, තල්වැටවලින් වටවු ගෙවතු සහිත යාපනයේ ගැම් පරිසරය දැකගැනීමට ලැබේ. යාපනය නගරයේ කිලෝමීටර 10ක් පමණ ගමන් කප පසු පුළුවන්. මෙය පුධාන මාර්ගය අද්දර පිහිටා ඇත. චුන්නාකම් නගරයට කිලෝ මීටර පහක් දූරින් නිරිත දිගට වන්නට කඳුරුගොඩ පිහිටා කඳුරුගොඩට යන අපට දැකගත හැක්කේ කුඩා දාගැබ් විශාල සංඛනවක් සහිත බිමක්. අඩි 85ත් අඩි

12ත් අතර විෂ්කම්භයෙන් යුත්

දාගැබ් බාරහාරාදිය පිණිස කළ ථූප



### (කන්තරෝදය) කලුරුගොඩ පුරාවිදාහ භූමිය

චී,ජී ශුියානි සිල්වා අන්තර්ජාලය ඇසුරිනි

හෝ සොහොන් යයි සිතිය හැකිය. මෙබඳු ථූප 12ක් කඳුරුගොඩ පිහිටා තිබෙනවා. මේ ස්ථානයේ තිබුණා යැයි සැලකෙන, දැනට පදනමට පමණක් සීමාවු අඩි 235ක විෂ්කම්භයක් සහිත දැගැබ වන්දනාමාන සඳහා කරන ලද්දක් යයි සිතිය හැකියි. තනි කළුගලින් කළ වටකුරු වතුර භාජන දෙකක්ද මෙම ඉඩමේ ළිං ළඟ තිබේ. මෙහි කුඩාම ස්තූපයේ විශ්කම්භය අඩි 6ක් පමණ වෙනවා. මේවා සියල්ලම එකම ආකෘතියකට අනුව තනා ඇත. අප රටේ එකම ස්ථානයකින් වැඩිම දාගැබ් රාශියක් හමු වී ඇත්තේ කඳුරුගොඩ දී පමණයි. මේවා කුමන අරමුණකින් කළා දැයි නිශ්චිත නැහැ. කළු රතු මැටි බඳුන් වගේම කිස්තු පූර්ව යුගයේ රෝමයේ භාවිත කළ මැටි බඳුන් හා සමානව ලංකාවේ දේශීයව නිෂ්පාදනය කළ මැටි බඳුන්වල කොටස් මෙහි දී හමුවීමත් විශේෂත්වයක්.

කිස්තු පූර්ව 300 වැනි කාලයකට අයත් බාහ්මීය අක්ෂර සහිත මැටි බඳුන් ද ලැබුණු බවටත් වාර්තාවල සඳහන් ව ඇත. මේවායෙන් හමුවූ දාගැබ් හතරැස් කොටු කොටස්වල ඉන්දියාවේ සාංචි ස්තූපයේ මෙන් ගරාදි වැටද නිරූපණය කර අති බව පෙනෙන්නට තිබේ. කැණීම්වලදී විශේෂයෙන්ම රුලේටඞ් වර්ගයේ මැටි

බඳුනක්, බුාහ්මී අක්ෂර සහිත පාතුයක



කොටස් මෙහිදී ලැබී ඇති අතර අශ්වාරෝහකයකුගේ රුවක් සහිත මුදුාව එහිදී ලැබුණු විශේෂ පුරාවස්තුවක් ලෙස සඳහන් කල හැක.

මේ සියල්ල කියා පෑවේ කදුරුගොඩ පුදේශය අනුරාධපුර මුල් යුගයේ ජනාවාසයක් ලෙස පැවති බවයි. 1967 දී සිදු කළ කඳුරුගොඩ කැණීම්වලදී කොරල් ගලින් කළ බෝධිසත්ව හිසක්, හුණුගලින් කළ දාගැබ් චතුාවලියක මුදුන් කැබලි දෙකක්, කුහරය සහිත දාගැබ් චතුාවලියක කොටසක, කොරල් ධාතු

කරඬුවක පහළ කොටසක්, පබලු 2321ක් යන පුරාවස්තු හමුව ඇත. ඒවාට අමතරව දේශීය සහ විදේශිය කාසි රාශියක්ද ලැබුණු බව වාර්තා වෙනවා. 1 වැනි පරාකුමබාහු සාහසමල්ල, ලීලාවතී, ධර්මාශෝක,

බුවනෙකබාහු ආදී රජවරුන්ගේ කාල වලට ඒවා අයත් වෙනවා.

1615දී නිකුත් කළ එංගලන්තයේ 1 වැනි ජෝර්ජ් රජුට අයත් තුට්ටුවේ කාසියක් ද ඒ අතර තිබීම විශේෂයක්. සිරිපතුල් ගල්, බුදුපිළිම හතරක කොටස්, පියන් රහිත ගල්කරඬු, ළා කොළ පැහැති වීදුරු කොතක්, වාමන රූපයක්, සිරිපතුල් ගලක්, උළුකැබලි ආදිය ද මෙහිදී හමු වූ පුරාවස්තු අතර තිබී ඇත.

1970 දශකයේදී ද මෙම දාගැබ්වල සංරක්ෂණ කටයුතු සිදු කර ඇති අතර ස්තූපවල පැරණි ස්වරූපය උපකල්පනය කර ඒ අනුව තහවුරු කර තිබෙනවා. දාගැබ්වල පුධාන අමුදුවෳය වී ඇත්තේ කොරල් ගල්. දැනටත් සමහර තැන්වලින් කොරල් ගල් මතුවී පෙනෙනවා. මෙම දාගැබ් හුණු බදාම ස්ථරයකින් කපරාරු කර තිබී ඇති අතර පාදමේ සමහර ස්ථානවල පැරණි බදාම තට්ටු ඉතිරි වී පවතිනවා. පැරණි ගොඩනැගිල්ලකට අයත් කුණු පාදම් ගල් රාශියක්ද මෙහි හමුවෙනවා.





කඳුරුගොඩ වචනයේ 'කදුරු යන්න පාලි බසින් 'කන්දරී නාමයට සමාන බව එල්ලාවල මේධානන්ද හිමියන් පවසනවා. මෙ පුදබිම දිය කඳුරක් අසල බිමක පිහිටා තිබෙන්නට ඇති බවයි උන්වහන්සේ සඳහන් කරන්නේ. මෙම පුදුබිමට නුදුරින් ගලා බස්නා වලුක ආරුව එම දිය මාර්ගය වීමට ඉඩ ඇති බවට සඳහන් වෙනවා. මෙම පුදේශය මුලින්ම හඳුන්වා ඇත්තේ කදුරුගොඩ යන සිංහල නමින්. එම වදනම දෙමළ උච්චාරණයට අනුව 'කන්තරෝදෙයි වී තිබෙනවා. පෘතුගීසි ලේඛනවල 'කන්දර කුඩ්ඩෙ යනුවෙන් හඳුන්වා ඇත්තේ මෙම පුදුබිමයි. මහනුවර යුගයේ ලියැවුණු නම් පොතෙත් කදුරුගොඩ විහාරය නමින් විහාරස්ථාන පරිශුයටද වැඩමකොට මෙය දක්වා තිබෙනවා.

කිස්තු පූර්ව 600 ට පෙර පටන් මූල චෙතිහාසික යුගයේ ජනාවාසවල හමුවීම තොරතුරු කඳුරුගොඩින් විශේෂත්වයක්. පැහැදිලිවම මේ පුද බිම පිහිටි ස්ථානයේ කුස්තු පූර්ව 400 දක්වා අතීතයක සිට ජනාවාසයක්ව පැවති බවට සාධක හමුව ඇත. අනුරාධපුරය ජනාවාසවීමට සමගාමීව මෙම ස්ථානයේත් ජනාවාස තිබුණු බව තහවුරු වී තිබේී ශීූ මහාබෝධි අංකුරය ශීූ ලංකාවට වැඩම කිරීම අනුස්මරණය කිරීම සඳහා වසරක් තුල දේවානම්පියතිස්ස රජතුමා නාග දිවයිනේ ඉදිකළ සිද්ධස්ථාන තුනක් ගැන මහාවංශයේ සඳහන්වේ. ඒවා නම් තිස්ස සඟරාවට නාගදීපය සහ යාපනයේ විතාරය ජම්බුකෝල විතාරය තා පාචීනාරාමයයි. මහනුවර යුගයේ රචිත <sup>ව</sup>ර්ෂවල ලිපි සපයා තිබෙනවා. චිකල විතාර හා පුදබිම් නාමාවලිය වන නම් පොත" හෙවත් "විහාර අස්නෙ"හි විස්තරය අනුව මේ පාචීනාරාමය අද වර්ෂවල මෙම භූමියේ කැණීමක් කර

කදුරුගොඩ විහාරය බව හඳුනාගෙන ඇත. සංඝමිත්තා තෙරණින් වහන්සේ ශීූ ලංකාවට ශීූ මහා බෝධි අංකුරය වැඩමකරවද්දී වැඩම කළ බව කියන රහතන් වහන්සේලා හැට නමක් වැඩසිට අපවත්වූ බව කියන විහාරයක් යාපනයේ ඇත. ඒ යාපනයේ චුන්නාකම් මංසන්ධියෙන් බටහිර දෙසට කිලෝ මීටර් තුනක් පමණ ගියවිට හමුවන කන්තරෝදය හෙවත් කදුරුගොඩ විතාරයයි. මෙහි විශේෂත්වය වන්නේ ලංකාවේ වෙනත් කිසිම තැනක දක්නට නොමැති ආකාරයෙන් එකම ආකෘතියකට විවිධ පුමාණයේ කුඩා දාගැබ් රාශියක් එකලඟ ගොඩනගා තිබීමයි. මේ දාගැබ් මෙහිදී අපවත්වු රහතන් වහන්සේලා හැට නමගේ ධාතු නිදන්කොට තැනු ඒවා බවටද විශ්වාසයක් ඇත.

(රහතන් වහන්සේලාට දානයට පිරිනැමු හතු ව හංජනයක් විෂ වීමෙන් හැට නමම අපවත්වූ බවට ජනපුවාදයක් පවතී) බුදුරජාණන්වහන්සේගේ දෙවන ලංකාගමනේදී උන්වහන්සේ මේ සමවත් සුවයෙන් ගතකල බව ජනපුවාදයේ පවතී.

මෑතක දී එහි විහාරයකට අවශාන නවාංග කිහිපයක් ද ඉදිකර තිබෙනවා. ඒ අතර කුඩා බුදුගෙයක් ද රෝපණය කළ බෝධියක් ද ඇත බව සඳහන්. කිසිවකුගේ සැලකිල්ලට බඳුන් නොවී පැවැති මෙම භූමියේ ඓතිහාසික වැදගත්කම මුලින්ම අවබෝධ කර ගත්තේ 1900 මුල් භාගයේ යාපනයේ දිසා විනිසුරු ධූරය දැරෑ මෙරට ඉතිහාසය පිළිබඳව දැඩි උනන්දුවක් දැක්වු ආචාර්ය පෝල් ඊ පීරිස්. ඔහු කදුරුගොඩ භූමිය පරීක්ෂා කර බලා රාජකීය ආසියාතික සංගමයේ බෞද්ධ අවශේෂ නමින් 1917 - 1919 මෙම ලිපි විද්වතුන්ගේ නොමඳ අවධානයට යොමු වුණා. ඔහු 1915- 17





රෝම කාසි,බෞද්ධ නෂ්ටාවශේෂ කොටස් සොයාගෙන ඒවා යාපනය කෞතුකාගාරයට බාර දී තිබෙනවා. ඒවා අතර බුද්ධ පුතිමා දාගැබ් කොත් ආදිය ද පැවති බව වාර්තාවල සඳහන්. මෙහි පුරාවිදුනත්මක වැදගත්කම ඉස්මතු වීම නිසා මෙම ඉඩම පසුව පුරාවිදනා තහනම් ඉඩමක් වශයෙන් පුකාශයට පත් කෙරුණා. එම භූමි පුමාණය අක්කර 3 පර්චස් 338ක්. උඩුවිල් - කන්තරෝඩෙ පාර දෙපැත්තේම මෙම ඉඩම පිහිටා තිබෙනවා. අනවසර අත්පත්කර ගැනීම් නිසා එම භුමිය තවත් කුඩා වී ඇති බව සඳහන් වෙන අතර කිස්තු පූර්ව දෙවැනි සියවසට අයත් බාහ්මී අක්ෂර සහිත පුළුස්සන ලද පාතා කැබැල්ලක් මෙහි කැණීම්වලින් හමු වී තිබෙනවා. එහි සඳහන්ව ඇත්තේ දතහපත (දත්තගේ පාතුය) යන්නයි. මෙම දත්ත චකල සිටි භික්ෂු නමක් හෝ එම පාතුය පිදු පුද්ගලයා විය හැකියි. ඒ අනුව කිස්තු පූර්ව යුගයේ පවා මෙහි භික්ෂු වාසයක් පැවති බව පැහැදිලි වෙනවා. දෙවැනි අග්බෝ (කිු.ව. 604-614) නාග දිවයිනෙහි (යාපනයෙහි) රාජායතන ධාතු ගෘහයද, උණුලොම් ගෙයද, ආමලක සෑයද, ගොඩනැංවූ බව මහාවංශය සඳහන් කරනවා. මෙම ගොඩනැගිලි කඳුරුගොඩ අවට තිබිය යුතු බව ඉතිහාසඥයන් සැක කරනවා. මෙහි තිබී 4 වැනි කාශෳප රජුගේ සෙල්ලිපියක් සහිත අත්තාණි කණුවක් හමු වී ඇත. මෙම අත්තාණි කුණුවේ ලිපි අතර තිබූ 15 වැනි සියවසට අයත් සෙල්ලිපියක් (අන්තරාලීන සෙල්ලිපි) මහාචාර්ය සෙනරත් පරණවිතාන කියවා ඇති අතර එහි 'උත්තර පස්සයේ වල්පිට දිසාවේ කදුරුගොඩ. නාමය දැක්වේ.

පසුකාලීනව පුදේශයේ පැවති වාතාවරණය නිසා මේ පුරාවිදනා භුමිය බොහෝ දෙනාගේ මතකයෙන් ගිලිහි ගොස් තිබිණ. මුල් කාලයේදී එය අක්කර හතක පමණ පුරාවිදනා රක්ෂිත පෙදෙසක් බවට පත්ව තිබුණු නමුත් පසුව අනවසර අත්පත් කර ගැනීම් නිසා එය අක්කර දෙකක් පමණ වන භූමියක් බවට පත්ව ඇත. පුදේශයට සාමය උදාවීමෙන් පසු මේ භූමිය රජයේ හමුදාවේ ආරක්ෂාව යටතට පත්විය. කදුරුගොඩ විහාර පරිශුයෙන් සොයාගත් පුරාවස්තු යාපනය පුරාවිදනා කෞතුකාගාරයේ පුදර්ශනය කෙරේ. මේ භූමියේ වටදාගෙයක් හා ආරාම නටබුන් දැකිය හැකි බව කියති.

මෙහි පුරාවිදහා ගවේෂණ කටයුතු තවම නිමාකොට නොමැති බව පෙනේ තදුරටත් මෙහි කැනීම් කළහොත් උතුරේ බෞද්ධ උරුමයේ තවත් සාධක සොයාගත තැකිවනු ඇත.



#### කළමණාකරන උපදේශක මණ්ඩලය

මහාචාර්ය මාලිනී ඇඳගම මහාචාර්ය සුසිරීපාල මාලිම්බඩ

#### සංස්කරන කළමණාකරනය

වෛද¤ රාණි පුනාන්දු

#### සංස්කාරක මණ්ඩලය

නාලක ජයසේන ශතම් නුවන් ගනේවත්ත චන්දුසිරි වැලිගමගේ ඉෂාන් බුද්ධික එදිරිසූරිය

#### **පුකාශන**ය

පුචාරක කටයුතු පිළිබඳ ජාතික මණ්ඩලය සමස්ත ලංකා බෞද්ධ මහා සම්මේලනය





#### **INFERENCE IN BUDDHIST LOGIC**

First and foremost, knowledge is the problem that has been dealt with at length in almost every system of Indian Philosophy. With reference to the concept of knowledge such terms as 'prama' (valid knowledge), 'aprama' (invalid knowledge), 'prameya' (the object of the reality to be proved), and 'pramana' (the modes of knowledge) etc., are discussed at length. Logic or resoningis called 'Pramanavidya', and is considered to be the ground of all other sciences and the source of emancipation of mind from illusions, errors and false opinions (pradeepasarvavidyanam-durayasavadhammanam - adharahsarvavidyanam - durayasavadhammanam - adharahsarvakarmandam - sauvadanviksikamata). On account of the sources of knowledge certain terms such as 'aabda' (verbal testimony), 'pratyaksa' (perception), and 'anumana' (the inference), are popularly known in the context of Indian thought.

The Sanskrit term Anumana, literally means a cognition or knowledge which follows some other knowledge. It is indirect or mediate- knowledge derived through the medium of some other knowledge. It can also be explained as the 'cognition of an invisible, concealed object'. It always involves a psychological-cum-logical process. Hence, the term is used for both the psychological-cum-logical process and the mediate-knowledge derived from it. In other words, Anumanaconsists of two stages of knowledge, one pertaining to the preceding and the other to the succeeding, These two, on the other hand, must have a particular type of relationship known as 'linga-lingi-bhava' implying that the succeeding one should necessarily derives from the preceding. To illustrate this the following examples can be given:

- (i) "The hill is fiery, because there is smoke on it and wherever there is smoke there is fire"
- (ii) Devadatta is mortal, because he is a man, and all men are mortal"

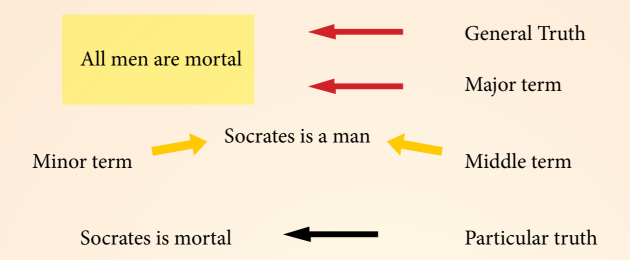
Regarding the first example, we pass from the perception of smoke on the hill to the knowledge of the existence of fire in it. on the ground of our previous knowledge of the universal relation between smoke and fire. In the second example, we prove the mortality of Devadatta which is not perceived now, but owing to the presence of manhood in him. Here, we pass from the apprehension of some mark (linga or hetu) i.e, the manhood, to that of something else i.e, the mortality by virtue of necessary relation or invariable concomitance (Vydpti) between the two. Asa prelude to a better understanding of inference in the context of Buddhist logic, it is worthwhile to make at least a brief resume of inference in both western and the Hindu philosophical contexts.

#### **INFERENCE IN WESTERN LOGIC**

According to the Western view inference is two-fold i.e, deduction and induction. Deduction is the inference of a particular truth from a general truth, or of a less general truth from amore general truth. In brief, it is the type of reasoning that proceeds from general principles or premises to derive particular information. An example of deductive inference is as follows:



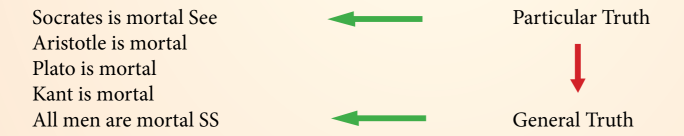




This is called a syllogism in Western logic. The subject of the conclusion (eg., Socrates) is called the minor term. The predicate of the conclusion (egmortal) is called the major term. The term that is present in both the premises or given propositions (eg. man) is called the middle' terms.

The middle term in the medium of comparison between the major term, and the minor term. This in Western syllogism, there are three distinct terms, each occurring twice. The given propositions are called premises. The proposition which contains the major term is called the major-premises. The proposition which is derived from the premises is called the conclusion. Thus, there are three propositions in a syllogism.

Induction, in Western logic, is the inference of a general truth from particular truths. In other words, it is a process of logical reasoning that makes generalizations based on individual instances. Hence, particular facts are gathered by observations and experiments, whereby a general law is derived from them. An example of induction is as follows:



### Hindu Logicians View:

The Nyaya Sutra of the Gautama Aksapada seems not giving any definition on Anumana, but simply states that it presupposes perception. Accordingly inference is a knowledge which is preceded by sense-perception (NS. I. 1-5) and is of three kinds:

- (i) A priori (Purvavat)
- (ii) A posteriori (Eesavat)





- A priori is the knowledge of effect derived from the perception of its cause, e.g. Seeing rain clouds somebody infers that there will be rain.
  - perceived the flood
- A posteriori is the knowledge of cause derived from the perception of effect, e.g. having somebody infers that there was a rain.
- (iii) "Commonly seen" is the knowledge of the thing derived from the perception of uniformity or coexistence. it is Samanyatodructawhen based on certain observed points of general similarity between objects of experidifferent positions of the moon at low intervals somebody infers that ence. Thisis illustrated by the sight of the it moves.

Vatsyayana, the other famous Hindu logician gives an etymological definition on inference as 'that of the cognition of 'lingin' which arises after the cognition of 'linga'. The defect of this definition is that it ignores the most essential factor of inference, i.e. the knowledge of 'vadpti' or invariable concomitance of the linga with the lingi. Prauastapada, the other logician of the Hindu Niyayadefines inference as 'the knowledge which results from the apprehension of a sign. The term 'sign' (linga) is further explained as that which is related to the inferred object, and that is wellknown to here co-presence and co-absence with the lingin or the possessor of the sign.

### THE BUDDHIST VIEW AN INFERENCE

Anumana, according to Buddhists has two aspects, i.e. epistemic and logical, the former a source of knowing and the latter a way of reasoning. At the very outset it should be noted that there was a sharp distinctions between the theories presented by Buddhist and the Hindu logicians on inference. The Buddhist logicians held that the Nyaya theory of inference. referred to above fails to explain why the probans(sadhana=smoke) and the probandum (sadhya=fire) always go together. Hence, Vasabandha laying stress upon the inseparable connection between the probun (smoke) and the probandum or inferred object (fire) defines "Anumana" as 'a consequence or an application of an inseparable connection between two facts by aman who has previously noticed that connection. Dinndge, the other most celebrated Buddhist logician defines it is the 'cognition of an object through its mark' or more precisely, "through the three-fold mark' (Pr. Samocy, II, and NB II, I-BI, voLI. p.236) Dharmakirti, the most celebrated Buddhist logician defines inference at 'the cognition of the inferable from the sign having a three-fold characters' (NB, 23) Accordingly, every inference establishes a relation between a locus (paksa) and a probandam (sadhaya or lingi) on the basis of relation between a probans present in the locus (paksa) and the probandam. The probuns has to be an unfailing mark of the probandum to establish the conclusion. This relation between the probuns and the probandum is called Vydpti or pervasion which will be explained later. Dharmottara says that inference has an imagined-object, e.g. an imagined-fire, as its own object, since inference is a cognition ofan absent thing which cannot be grasped or perceived but which can only be imagined. The difference between perception and inference consist in the movement of thought, which is the one opposite of the other. With regard to perception, cognition grasps the particular and constructs the symbol and in the case of inference, cognition grasps the symbol and constructs the particular. In brief, both serve as a 'one cognition" representing a" synthesis of sensation and non-sensation, imagination and non-imagination, conception and non-conception".

For the first time, it was the Buddhist scholars who identified two different types of inference called Svarthanumana (the inference for oneself) and the Pararthanumana (the inference for others). The Svarthanumana is defined by Dinnaga as the knowledge of a thing derived from 'the knowledge of the mark or sign' and the Pararthanumana as





'the statement in words for the sake of others'. The former being a psychological process, the latter serves as a logical process. In the first kind of inference we do not require the formal statement of the different membersofa syllogism. For example, a person already knows by repeated observation the invariable concomitance between smoke and fire. He perceives smoke on the hill. Then he doubts that fire may exist there. Then he remembers the invariable concomitance between smoke and fire and infers 'that hill has fire'. This is the psychological analysis of inference for one self. (Praaccetapada uses the term 'svarthanumana' conveying the inference of one's own convention the inference of one's own conviction instead of svarthanumana).

Parartharumana or the inference for the sake of others is a logical process by means of which we attempt to demonstrate others, the conclusion already drawn by as through inference for oneself. It takes the form of a formal demonstrative syllogism. syllogism consists of propositions which are resorted to communicating ready knowledge. It is the cause that produces an inferential knowledge in the mind of the bearer. The Hindu Naiyayikas have recognized five- membered syllogism which runs is follows:

- (I) Thesis The hill is fiery (Pratigod or the proposition)
- (II) Reason Because it is smoky (hetu)
- (III) Example whatever is smoky is fiery as in the kitchen (Uddharana is a familiar Instance which is known to process property to be proved.) Hence "Kitchen" is a familiar iar instance process fire, and implies that fire invariably goes with smoke which is the reason given.
- (iv) Application —— "Sa" is this hill (smoke) (Upanaya) is the winding up, with reference to the example of what is to be proved as being so.
- (v) Conclusion —— Therefore this hill is fiery (Nigamana) is the confirmation of the proposition after the reason as the example already mentioned).

#### THE BUDDHIST SYLLOGISM

The leading Buddhist logicians such as Vasubandha (450A.D), Dinnaga (500A. D) have severely criticized the five-membered syllogism of Hindu Naiyayikas as containing a repetition. Vasubandha, for the first time in the context of Indian logic, repudiated the five-membered schema and replaced it with three-membered one, which generally has the following form:-

Thesis: The Mountain is fire-possessing

Reason: Because it is smoke-possessing

Premise: Wherever there is smoke, there is fire, as in the kitchen.





The third one should be considered pervasion which ascertains, the 'inseparable connection' between the thesis and the reason. This is also perfectly evident from Vachaspatimisra who mentions that 'atraVasubandhanapratigaadayastrayovayavadurvihithaakaapadalakeanenauktam, in his Nyayavartikattat paryaya-tika, Later on, the Buddhist' logicians held the view that it can be reduced to two propositions which include

- (i). The general tuleincluding the example
- (ii). Its application to an individual instance. For eg.when one needs to prove the fact that 'sound is non-eternal' he has to follow two rules referred to the above and it goes as follows:
- (i) Whatever is produced is non-eternal, like a pot (udaharana) and sound is produced (hetu).
- (ii) Sound is non-eternal.

#### **CONSTITUENTS OF INFERENCE**

The process of inference, according to Buddhist-Nyaya. Involves three basic terms and three propositions. This is quite evident front the definition of inference given by Dharmakirti (trirupallingodamuneyeyajgadnam tat svarthanumanam). The three terms are the paksa (darmavisesya), the sadhana (hetu or linga) and the sadhya (lingi or dharma) These correspond respectively to the minor, middle and the major terms of syllogism.

### **PAKSA (DHARMI, ANUMEYA)**

The substratum possessing the hetu and the sadheya in the inferential reasoning is called paksa. In other work, it is the subject in which we infer the existence of something. It is the minor term about which something is inferred. The hill, for instance, in which smoke is perceived and fire is inferred is the paksa.

### **HETU (REASON)**

The hetu or sadhana is the pivotal element in the process of Anumana. It is the necessary mark which leads to the inference of its marked object. In other words it is the mark or sign which indicates the presence of the inferable object (sadhaya) it is the middle term by which the major term is inferred to be true of the minor term. The hetu is also known as probun. linga, sadhana, gamaka, and vyapya. In the well-known example of inference, smoke is the hetu or linga. It is called sadhana because it is the means of proving the major term. it is called vyapya because it is called & thing already known. The word gamaka is utilized to mean that it.

Leads to the knowledge of something not directly perceived. The term linga is used to mean that it is the sign or indicator that leads to the cognition of something.

ThrirupaLinga or hetu (three fold characteristics of cause)

Another noteworthy feature of the Buddhist analysis of Anumana is related to the "linga" or "hetu". In fact in the <u>history of Indian logic we find different views with regard to the essential characterristics of linga. Whereas the</u>



### <u>මෛඉද්ධාලෝකය</u>



Nyaya tradition regards only one characteristic. The Buddhists maintain that there are three (03) eventual characteristics of a linga. Every linga must possess all the three essential characteristics simultaneously (trilaksanahetu). Then and then only it, can be regarded as a linga, and be made use of in the process of inference. That is why Dharmakirti, while defining anumana, writes trirupallingad etc. He formulates 'trairupya' as follows

- i. Lingasyanumeyesattvameva
- ii. Sapakcea eve sattvam
- iii. Asapakoeecasattvamevaniscitam.
- I. Its (= linga or hetu) presence in the paksa (=subject of inference)
- II. Its presence in the sapaæa. For example, if fire is the predicate which is to be inferred in relation to a hill, then all those instances like etc, where fire is known to be predicate, constitute "Sapakæa".
- III. Its absence in the Asapaksa (= Vipakæa) or in things which are not similar to pakea. That which is not similar to pakea is that which is never a possesser of the property commonly possessed by pakæa and sapakæa. For instance, the Lake. To Illustrate:
- i. 'Smoke represents 'linga' or the sign of fire, because we have seen 'smoke' on the hill' which represents the 'pakæa.'
- ii. Sapakæa is the kitchen where we always perceive 'smoke' (or linga)
- iii. Vipakæa is the lake where we perceive neither 'smoke' nor 'fire'.

### Sadhya or Predicate:

Sadhya is that which constitutes the property (dharma) which is to be inferred in relation to the paksa. It is the object that is inferred about the minor term hence, it represents the major term and is also called probandum, lingi orgamya. It is called gamaya because it is cognized with the aid of the hetu or gamaka which represents the middle term. It is lignin or the possessor of the linga or sign (smoke) . For eg.

The hill is fiery
Because it is smoky

Thehill Pakea or dharma Minor term

Is fiery Sadhya or lingi Minor term

Because it is smoky → hetu or linga → Middle term





### Vyapti or Pervasion:

'Vyâpti?' or pervasion can be considered the basis of the entire inferential process and defined in terms of inseparable connection between linga (proban) and / ingi (probandum). The term is employed in its technical sense for the first time by Vasubandhu in 'Vadavidhi'. According to him, Vyâpti is an object which cannot occur without another object which is said to be inseparably connect with the other object, as for example, smoke with fire and "inference" is the direct perception of (that) inseparably connected object." The Buddhist logicians held that causality (tadutpanna) and essential (tadatmya) should be taken as the grounds of vydpti. This relation is also known as "hetusâdyapratibandha", i. e , tying together of hetu and sâdya and avinabhâva, i.e. necessary connection or necessary dependence. This term refers to an invariable necessary connection between the linga and lingi. For eg., anywhere there is smoke, there must have fire.

From the facts outlined above it becomes abundantly clear that both Buddhist logicians have made constant attempts to define the concept of inference at length and to identify the rules of valid inference. The Buddhist, however, held totally different views on certain points and made unique contribution to both the contexts of logic and epistemology. For instance, they held that both the proban (linga) and probandum (lingi) as concepts (vikalpas) Incontrast, the Hindu Logicians held them as objects or events or metaphysical realities. Finally, it should be noted that it was the Buddhists who introduced a number of refinements and who brought the argumentative discussions on the theme to the sharpest level as possible whereby attaining the finest intellectual achievements in the history of Indian Philosophy.

#### References

- 1. Kalupahana, D. J. Buddhist Philosophy Continuities and Discontinuities, 1994
- 2. Khemananda, H. Ven. Logic and Epistemology in the Theravada (Theravada Nyaya), tr. by. AsangaTila karatne, Colombo, 1993.
- 3. Mahadevan, T. M. P. Outlines of Hindusim, Chetana Ltd, Bombaye, India, 1956
- 4. Pemaratana, S. Ven. Studies in Buddhist Philosophy and Religion Collected Papers of Professor P.D. Pemasi ri, Karunarathna and sons, 2006
- 5. Rastogi, M.N., The Theories of Implication in Indian and Western Philosophy, BharariyaVidyaPrakasan, Del hi, 1983
- 6. Singh, Amar, The Sautrantiaka Analytical Philosophy, Dharma Cakra Publication, New Dharma Cakra Publication, New Delhi,1995.
- 7. Stcherbatsky, Th., Buddhist Logic, vol I II, Mouton & co., S. Grarenhage 1958.







### තුන්පනේ ඉපිද ඇමරිකාවට වැඩම කොට ලොවට සදහම් මඟ හෙළි කරන ''භන්නේ ජී''

රුවන් වින්ඩ්සර්

මෑත ඉතිහාසයේ ලෝක ධර්මදූත සේවාවේ නියුක්ත ශී ලාංකික භික්ෂූන් වහන්සේලා අතර මුල් පෙළහි වැඩ සිටින අග්ගමහා පණ්ඩිත හේනේපොළ ගුණරතන මහා ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ ලොව පකටව ඇත්තේ ''භන්තේ පී'' යනුවෙනි. ඇමරිකාව ඇතුළු බටහිර දේශයන්හි ඇතැමුන් ශී ලංකාව නම් දේශය පිළිබඳව හඳුනා ගන්නේ ද අපේ ගුණරතන නායක ස්වාමින්දයන් වහන්සේ නිසා වුවද ශී ලාංකික බෞද්ධයන් නම් උන්වහන්සේ පිළිබඳ නොදන්නා තරමයි. එහෙත් උන්වහන්සේ ඝන රන් කඳක් සේ දිනෙන් දින බබළමින් ලොවට බුදු දහමේ හරය කියා දෙන සේක.

2003 වර්ෂයේ පුථමයෙන් මුදුණ ද්වාරයෙන් එළි දැක්වුනු ''තුම්පනෙන් ඇමරිකාවට'' නම් වූ උන්වහන්සේගේ චරිතාපදානය අද ශී ලාංකික ගිහි - පැවිදි සියලු ධර්මකාමීන් විසින් කියවිය යුතු ගුන්ථයක් ලෙස මට හැඟෙයි. අනුරාධපුර යුගයේ මහා විහාරයේ විසූ ධර්මධර - විනයධර මහතෙරුන් වහන්සේලාගේ දිවි පෙවෙත වත්මන් ලෝකයේ ධනයෙන් හා බලයෙන් ආඪෳ වූ ඇමරිකාවේ වෙසෙන උන්වහන්සේගේ දිවි පෙවෙතින් දැකීමට හැකි වීම අප ලද මහත් භාගෳයකි.

මහනුවර තුම්පනේ දිසාවේ හේනේපොල ගුාමයේ දී1927 දෙසැම්බර් මස 7 වන දින ජන්ම ලාභය ලැබූ ගුණරතන නාහිමියන් සහෝදර සහෝදරියන් සත් දෙනෙකුගෙන් යුත් පවුලේ සයවැනියා විය. නාහිමියෝ සිය දුෂ්කර ළමා කාළය පිළිබඳව සිය චරිතාපදානයේ පෙරවදනේ මෙසේ සඳහන් කරති.

'' ඉතාමත් දිළිඳු දුප්පත් පවුලක ඉපිද, දුප්පත් ම ලෙස හැදුණු මා සෙල්ලම් කරන කාලයේ සෙල්ලම් බඩුවක් මගේ ඇහින් දැක තිබුණේ නැහැ, බිම වැල්ලේ ඇඟිල්ලෙන් පින්තූර ඇන්දේ, වයස එකොළහ පමණ වනතුරු මා ඇන්දේ කොට්ට උරයක් වගේ කමිසයකි, ඉගෙන ගත්තේ අනුන්ගෙන් ඉල්ලා ගත් පොත්වලිනි.''

දොළොස් හැව්රිදි වියේදී කිරිබත්කුඹුරේ සෝනුත්තර හිමියන්ගේ ආචාර්යත්වයෙන් මලන්දෙණියේ ශී විජයාරාමයේ දී පැවිදි වූ ගුණරතන හිමියන්ගේ පැවිදි පීවිතයේ මුල් අවධිය ද මහත් වූ දුෂ්කර වුවකි. ''ඉතාම සුළු කාළයක් හැර මගේ මුළු පැවිදි කාලයම ගත කළේ පිණ්ඩපාතෙන්ය. සීනි තේ කොළ පොල්තෙල් යන සියල්ලම මා සොයා ගත්තේ පිණ්ඩපාතයෙනි. නානකඩ දෙකක් එකට මූට්ටු කර මසා සිවුර ලෙස පෙරෙව්වා. නොවින්ද දුකක් නැහැ. නොහැදුනු අසනීපයක් නැහැ''

ගම්පහ විදහසේබර පිරිවෙණෙන් හා පෑලියගොඩ විදහලංකාර මහ පිරිවෙන් උගත් අප නාහිමියෝ ඒ කාළයේ ද නොයෙකුත් දුෂ්කරතා වලට මුහුණ පෑහ. ඒ අතර උන්වහන්සේගේ පීවත කතාව වෙනස්ව මඟකට හැරවීමට හේතු වූයේ පරවාහැර වපිරඥාණ නායක ස්වාමින්දයන් වහන්සේගේ යටතේ විදේශ ධර්මදූත පුහුණු පාඨමාලාවට ඇතුලත්ව එය හැදෑරීමයි. එහිදී හින්දි, දෙමළ හා ඉංගීසි යන භාෂාවන්ගෙන් ධර්මය හැදෑරීමට උන්වහන්සේට අවස්ථාව ලැබිණ. ඒ අවධියේ ද උන්වහන්සේ මාරාන්තික අනතුරකට මුහුණ පෑවේය. බේරේ වැවේ වූ සීමා මාලකයේ දී භික්ෂූන් වහන්සේ පිරිසක් සමඟ විනය කර්ම සිදු කරන අවස්ථාවක එය කඩා වැටුනු අතර දියේ ගිලී සිටියදී උන්සේගේ කය මතට වහලය වැටීම නිසා හෘදය සමීපයෙහි අස්ථි බිදී ගියේය. කෙසේවෙතත් සසුනට උන්වහන්සේගෙන් විය යුතු සේවය ඉටු කිරීමට දෛවය ඉඩ දී තිබූ නිසා එම වාරයේද දිවිය සුරක්ෂිත විය.

ධර්මදූත පරීක්ෂණයෙන් සමත් වූ හේනපොල හිමියන්, එවකට මහබෝධි සංගමයේ සභාපති පරවාහැර නාහිමියන්ගේ අනුශාසනාවෙන් ඉන්දියාවේ සාංචි විහාරයට වැඩම කොට එහි පස් වසක් ධර්මදූත කටයුතු වල යෙදුනේය. ඉන් අනතුරුව අප නාහිමියෝ කිරින්දේ ධම්මානන්ද නාහිමියන්ගේ ආරාධනාවෙන් මැලේසියාවට වැඩම කළහ. වසර දහයක කාලයක් එහි වැඩ වෙසෙමින් ධර්ම පුචාරක කටයුතුවල නියැලුනු නාහිමියන් 1968 දී මඩිහේ පඤ්ඤාසීහ මහ නාහිමිගේ ආරාධනාවෙන් ඇමරිකා එක්සත් ජනපදයේ වොෂින්ටන් මහ විහාරයට වැඩම කළ අතර කෙටි කාලයක් තුළ එහි විහාරාධිපතිත්වයට පත් විය. ගුණරතන නාහිමියෝ 1988 වනතුරු එහි අධිපතිත්වය දැරූහ.

වොෂින්ටන් මතා විතාරයේය ආගමික තා සාමාජීය කටයුතු සඳහා සිය කාළය කැප කරමින් නායකත්වය ලබා දෙන අතරේ ඇමරිකන් විශ්ව විදාහාලයෙන් පළමු උපාධිය ලබාගත් උන්වහන්සේ ඉන් අනතුරුව ශාස්තුපති උපාධිය තා ආචාර්ය උපාධිය ලබා ගන්නා





ලදී. බෞද්ධ ධාන පිළිබඳ සිදු කළ පර්යේෂණ ගුන්ථය වෙනුවෙන් ආචාර්ය උපාධිය දිනා ගත් නාහිමියන් ඒ කිසිවකින් උඩඟු බවට පත් වනවා වෙනුවට තව තවත් නිරහංකාර විය. ඉගෙනීම පිළිබඳ උන්වහන්සේ දරනුයේ මෙවන් අදහසකි.

''මා ආචාර්ය උපාධිය ගත් පසු මගේ සමහර මිතුරන් මගෙන් ඇහුවා. 'දැන් ඔබවහන්සේ අධතාපන ක්ෂේතුයේ ඉහළම තැනට පත් වී ඉගෙනීම අවසන් කළ නිසා ඉදිරියට කරන්ට බලාපොරොත්තු වන්නේ කුමක්ද' කියා. ' මා මෙතෙක් කල් කළේ ඉගෙන ගැනීමට සූදානම් වීමයි, දැන් මා ඉගෙන ගැනීමට සුදුසුකම් ලැබුවා පමණයි, ඉගෙනීම තියෙන්නේ මින් ඉදිරියටයි, මා දන්නේ කොතරම් ටිකද යනු දැනුයි මට අවබෝධ වුණේ. මෙතැන් පටන් මා ඉගෙන ගන්ට උත්සන කරනවා' යනු මගේ පිළිතුරයි.''

එම විශ්වවිදහාලයේ කලක් ඉගැන්වීම් කටයුතුවල නිරත වූ මුන් වහන්සේ එහි බෞද්ධ ආගමික කටයුතු උපදේශකවරයා ලෙස ද කටයුතු කළහ, 1982 දී භාවනා සොසයිට් නම් සංවිධානය ඇති කිරීම ඇමරිකාවේ ථෙරවාදී බෞද්ධ ඉතිහාසයේ නවමු පරිච්ඡේදයක ආරම්භය විය. එහි අගුගණය පුතිපලය ලෙස අක්කර පනහකින් යුතු භූමිභාගයක බටහිර වර්ජනියා භාවනා මධෳස්ථානය නම් ආරණෳය සේනාසනය ආරම්භ වීම පෙන්වා දිය හැකි වේ. හුදු ගොඩනැගිලි සමූහයක් නොවූ එකී භාවනා මධෳස්ථානය චර්යාත්මකව බුදු දහම ලොවට බෙදා දෙන මධෳස්ථානයකි. ඒ පිළිබඳව හේනේපොල නාහිමියෝ මෙසේ සිහිපත් කරති.

''බටහිර රටවල බුද්ධාගම ඉතා සීඝයෙන් පැතිරි යන නිසාත් චී සඳහා පුහුණු වූ භික්ෂූන්වහන්සේලා නැති නිසාත් භික්ෂූන් වහන්සේලා නැති නිසාත් ගොඩනැගිලි සෑදීමේ වැඩ අඩුකර දැන් මිනිසුන් හැදීමේ වැඩ පිළිවෙළක් සකස් කර තියෙනවා. ඒ අනුව බෞද්ධ ගුරුවරු පුහුණු කරනවා. අවුරුද්දකට දෙවරක් ගුරුවරුන් පුහුණු කරන පන්ති පවත්වනවා. යාවපීව අට්ඨමක සීලයෙහි මිනිසුන් යොදවනවා. දැන් අවුරුදු කීපයක්ම පිට පිටම යාවපීව අට්ඨමක සීලය සමාදන් චීමට මිනිසුන් තිහක් හෝ හතලිහක් චනවා. තරුණ තරුණියන් සඳහා භාවනා වැඩසටහන් යොදා තිබෙනවා. බන්ධනාගාරවල ඉන්නා හිරකරුවන් සඳහා පොත් පත් බෙදා දෙනවා. ''

භාවනා වැඩසටහන් යොදා තිබෙනවා. බන්ධනාගාරවල ඉන්නා හිරකරුවන් සඳහා පොත් පත් බෙදා දෙනවා. " අැමරිකාවේ පමණක් නොව ඉන් පිටතත් බොහෝ භාවනාව උගන්වන ගුරුවරුන්ගේ ආචාර්යවරයා බවට නාහිමියන් පත්ව ඇති අතර උන්වහන්සේ සෑම මහද්වීපයකටම වැඩම කරවා ඇත. විදයුත් හා මුදුත මාධනයන් ඔස්සේ ලොව පුරා ධර්ම දේශනා සහ භාවනා ඉගැන්වීම් කරන හේනේපොල නාහිමියන් අන්තර්ජාලයට පමණක් මුදා හරින ලද ලිපි හා දේශන පුමාණය හතලිස් දහසකට ආසන්නය. උන්වහන්සේ රචිත ගුන්ථ ද ගණනාවකි. Mindfulness in Plain English ගුන්ථයෙහි තායි පරිවර්තනය උසස් පාඨශාලා විෂය නිර්දේශයට ඇතුලත් වන අතර එහි පිටපත් ලක්ෂයට වැඩි පුමාණයක් ලොව පුරා පාඨක ජනතාව වෙතට පත්ව ඇත, උන්වහන්සේ විසින් රචිත අනෙකුත් ගුන්ථ වන Eight Mindful Steps to Happiness, Journey to Mindfulness, Beyond Mindfulness in Plain English, The Four Foundations of Mindfulness in Plain English, Meditation on Perception, Loving-Kindness in Plain English ආදිය ලොව පුරා භාවනා උපදේශකවරුන්ගේ අත් පොත් ලෙස භාවිතයට පැමිණ තිබේ, මේ පිළිබඳ උන්වහන්සේගේ මතය මෙසේය, " මගේ ජීවිතයෙන් මා බලාපොරොත්තු වූයේත් දැන් බලාපොරොත්තු වන්නේත් මේ බුදු දහම ලෝක වනප්ත භාෂාවකින් ලෝකයට දීමය, ඒ නිසයි ඉංගීසි ඉගෙන ගැනීමට මා අපුමාණ උත්සහ කළේ. මේ ඉලක්කය උඩම සිට වැඩ නළ නිසා වැඩ කරන නිසා මගේ පසුබිමත්, මගේ ජන්මයෙන් ලැබූ දුප්පත් කමත්, විඳි දුකත, ලැබූ අතවරත්, මැද මරණය ඔන්න මෙන්න කියා කිට්ටුවටම අවුත් නොමැරි බේරුණෙන්, මේ ධර්මයට මගේ ඇති ඇප කැප වීම නිසාමයි, මා ධර්මය රැකීමට බැඳී ඉන්නා නිසා ධර්මය මා රකිනවා කියා මට හිතෙනවා, මගේ පාපකර්ම ගෙවෙන අතර පුණානකර්ම එක්වෙනවා කියා හිතෙනවා.

ගුණරතන නාහිමියන්ගේ සමාජ හා ශාසනික සේවාව වෙනුවෙන් 1996 දී ශහමෝපාලි මහා නිකායේ මල්වතු මහා විහාරයීය මහනායක මාහිමිපාණන් වහන්සේ පුමුඛ කාරක සංඝ සභාව වෙතින් උන්වහන්සේට උතුරු ඇමරිකාවේ සහ කැනඩාවේ පුධාන සංඝ නායක පදවිය පිරිනැමීම සුවිශේෂී සිදු වීමකි. එපමණක් නොව මියන්මාර් රජයෙන් පිරිනමන අග්ගමහා පණ්ඩිත ගෞරව නාමයෙන් උන්වහන්සේ පුද ලැබීය. මෙවැනි පදව් තනතුරු වලින් පුද ලැබුවද උන්වහන්සේගේ දිව් පෙවෙතෙහි සරල බවට හෝ අනතිමානී බවට ඒ කිසිවක් බාධාවක් නොවීය. දශක නවයක් ගෙවා අවසන් කළ ඒ මහානීය දිව් පෙවෙත ගැන උන්වහන්සේට ඇති සිතුවිල්ල අපට සැමගේ දිව් ගමනට ද දහම් පදයක් වනු නො අනුමානය.

"මා පස්ස හැරී අතීතය දිහා බැලුවාම මට පෙනෙන්නේ මගේ මුළු පීච්තේම චක්තරා ප්ලෑන් චකක් අනුව ගතවී තිබෙන බවයි, මා හතුරන් යයි කියා හිතාගෙන සිටි අයත් මිතුරන් යයි කියා හිතාගෙන සිටි අයත් මගේ කලනාණ මිතුයෝය, මට හිතෙන්නේ සිදුවූ සියල්ලම සිදුවී තිබෙන්නේ මගේ කර්මය අනුවමයි, මට උපකාර කළ හැම හිත මිතුරෙක්ම කළේ මගේ කර්මය කියාත්මක කිරීමට අවස්ථාව සලසා දීමය. මා ඒ අතීත කාලවල මගේ විරුද්ධකරුවන් ලෙස සැලකූ හැමදෙනම කර තිබෙන්නේ මගේ කර්මවල විපාක ලබාදීම සඳහා ඒ ඒ සුදුසු අවස්ථා පිළියෙළ කරදීමක් පමණි. ඒ අය සමග අපනාප වීමට තරහ ඇති කරගැනීමට මට කිසිම අයිතියකි නැත. මගේ ගුරුවරු, මව්පියන, සහෝදර සහෝදරියන් ලෙස මේ පීවිතයේ කියා කළ කියා කරන හැම දෙනාම කළේත් කරන්නේත් මගේ අතීත පාප කර්මවල විපාක නිසි පරිදි මට ලබා දීම සඳහා අවස්ථාවන් සලසා දීමත් හොඳ කුලසකර්ම කිරීම සඳහා අවස්ථාවන් සලසා දීමත් පමණි.' මහා ගුණ සමුදායකින් යුතුව ලොවටම බුදු දහමේ අරුත පහදා දෙන අග්ගමහා පණ්ඩිත අති ගෞරවාර්හ හේනේපොල නායක ස්වාමින්දයන් වහන්සේ වළැඹෙන දෙසැම්බර් මස 07 වැනි දින සිය සුපින්බර දිව් ගමනේ 94 වැනි ව්යට පා තබන සේක. චිබැවින් අප උන්වහන්සේට නිදුක් නිරෝගී ච්ර ජීවනය පාර්ථනා කරමු.

# <u>මෛඉද්ධාලෝකය</u>



බොදු සමුළු ගරු සභාපති චන්දු නිමල් වාකිෂ්ඨ මයා සර්වඥ ධාතු කරඬුවද, ආගමික මන්ඩලයේ සභාපති ලක්ෂ්මන් කෝට්ටගේ මයා පිරුවානා පොත් වහන්සේද ශාලාව තුලට පෙරහරින් වැඩමවිම. සෞඛා ආරක්ෂිත ලෙස පැවති පිරිත් පිංකමට,අගවිනිසුරු ජයන්ත ජයසුරිය මැතිදුන්ද සහභාගි විය. පිරිත් දේශනාව හුණුපිටිය ගංගාරාමයේ විහාරාධිකාරී පූජා කිරීන්දේ අස්සපී තෙරුන් පුමුඛ සංඝරත්නය විසින් පවත්වන ලදි.



බෙලිහුල්ඔය සීලසමාහිත යෝගාශුමවාසී තිුපිටකාචාර්ය, තිුපිටක විශාරද, රාජකීය පණ්ඩීත අතිපූජෳ බලංගොඩ කන්දෙකුඹුරේ රාධ ස්වාමීන් වහන්සේ විසින් 2021.12.18 වන උඳුවප් පොහෝ දින සමස්ත ලංකා බෞද්ධ මහා සම්මේලන මූලස්ථානයේදී පවත්වන ලැබූ බුදුගුණ ධර්ම දේශණය

